



Polon.

Philos. pract. Chr. varia. 1589.

Martin Wöhrl

Professor der Philosophie zu Baden

Gerechtfertigte

gegen

F. Anton Zimmerman

Professor der Philosophie zu Heidelberg

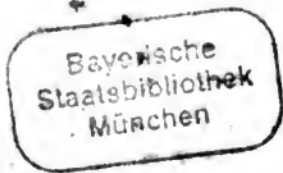
von einem

ungelehrten Landpriester.



Berührungs würdig ist es, mit dem Geiste der Wahns  
heit für die Reinigkeit der Religionslehren wachen; gefähr-  
liche Freihümer eifrig bekämpfen! — Aber nichts ist der  
christlichen Liebe mehr zuwider, nichts entehrt die Mensch-  
heit mehr, als eine gewisse Freude am verkezern. Der du  
Splitter in den Augen deiner Brüder aufsuchest, und den  
Ballen in deinem Auge nicht siehest, vergiß nie, daß der  
Heyland selbst von den Pharisäern verkezert wurde.

### Betracht. über das Universum





## Vorbericht

Was immer auf hohen Schulen gedacht, gemeynt,  
gelehrt, gegutachtet, und geschrieben werden mag,  
das kümmert freylich unser einen sehr wenig, ( denn  
mich interessiren alle Universitäten so wenig, als der  
Schnee auf den Alpen ) wenn es auch noch so finna-  
los wäre, und allen gesunden Menschen-Verstand  
( welches denn, leider, gar oft der Fall ist ) empöte;  
aber —

---

Wenn dergleichen Schreibereyen dahin gerichtet sind, unserer Brüder einen zu mishandeln, seine Orthodoxie verdächtig zu machen, und so den unseligen Verfolgungsdämon gegen ihn aufzuwecken; dann wird es jeden rechtschaffenen Mannes Pflicht, die Sache näher zu untersuchen, und genau durchzudenken.

Findet er dann bey dieser Untersuchung die Beschuldigungen übereilt und ungegründet; findet er das mit volter Ueberzeugung; dann ist es seine Pflicht mit dem Propheten zu sagen: Ich will die Wahrheit verkündigen und mir meinen Mund nicht verschließen lassen; sieh Herr, das weist du; dann ist es Pflicht, seine Stimme zur Rettung der Wahrheit, und zur Vertheidigung des Bruders gegen den Verläumper zu erheben.

Sieh, lieber Leser! dieses ist der Entstehungsgrund dieser kleinen Schrift. — — Herr Zimmerman,

Lehrer

Lehrer der Philosophie zu Heidelberg hat sich's einfalls  
len lassen, die zu Heidelberg and Strasburg heraus  
gebrachte theologische Schriften mit philosophischen  
Gründen ( dafür will er's wenigstens ausgeben ) zu  
unterstützen, und die bey uns schon so berüchtigte  
Würtzliche Lehrsätze auch mit seinem Stempel zu  
brandmarken.

Die Sätze, auf die S. J. in seiner ( wie er glaubt )  
philosophischen Rüstung ( andere hältens für Rüstung  
des Unverstands ) losstürmt, sind:

1. Selbstliebe ist der einzige ursprüngliche Grunde  
trieb des Menschen.

2. Aus vernünftigen Begriffen von Gott erhellet,  
dass Ehrfurcht, Liebe, Dankbarkeit und Ver-  
trauen auf Gott, die unmittelbarsten Sol-  
gen der Selbstliebe sind.

Dem Leser, der über Sich, Naturordnung, und Religion, nicht von heute erst, nachdenken gelernt hat, zu zeigen, daß alles, was §. 3. gegen diese Säze schwächt, nichts sey, als Unsen eines aufgebläheten sich Philosoph wählenden D . . . s , eines verhunst- und lieblosen Rezermachers — das ist der Zweck dieser Schrift.

## I.

Behe ich zur Sache selbste schreite, finde ich nöthig, einige kurze Bemerkungen voraus zu senden, damit der Leser in den Stand gesetzt werde, sie aus dem rechten Gesichtspunkte und im gehörigen Lichte zu betrachten.

Also wer die Gegner des Systems der Selbstliebe mit unbesangtem, von schon genommener Parthey noch nicht geblendetem Auge, und mit etwas Kopf gelesen hat; der wird gefunden haben;

Daß a) sie beynahe alle dasselbe übel verstehen; beynahe alle den Unterschied zwischen Selbstliebe, Selbstsucht und Eigennutz vergessen.

Daß b) sie sich gar sehr vor den Folgen des Systems der Selbstliebe fürchten; ein Gespenst, das aber blos idealisch, und nirgends als in ihrem Hirn eristiret;

Daß c) sie glauben, die Vertheidiger der Selbstliebe entehrten die Menschheit, und sie also die Rettung ihrer Ehre, durch das System der allgemeinen Wohlgewohnheit, wie sie's zu nennen belieben, sich als ein besonderes Verdienst um dieselbe zurechnen.

Daß d) doch einige von ihnen so billigen Herzens und so scharfsinnigen Geistes sind, einzusehen, und auch

frey zu gestehen, daß alle die schlimmen Folgen, welche schiefe Consequenzmacher aus dem System der Selbstliebe heraus zu pressen sich bemühen, lauter Phantomen seyen;

Dass e) diese nur glauben, kann können die Sympathie nicht in die Selbstliebe auf lösen, ohne der letztern einige Gewalt anzuthan; es sey daher bequemer, und es ließen sich alle moralische Phänomene besser und leichter erklären, wenn man die Sympathie als Mitgrundsatz annähme, dass Feder seitdem man unter dem Monde über Selbstliebe und Sympathie gedacht und geschrieben hat, dass das System der Selbstliebe vielleicht noch von keinem Menschen Verstand mehr missverstanden, und ganz gewiss von keinem schiefen und mit feichten Gründen bestritten worden ist, als von unserm Verfasser, dass also, wenn es den guten Herrn Wiegert nicht galte, und — das ganze Schriftchen keines Federzugs wert wäre.

Leser! glaube meinen Worten nicht; aber merke auf das, was folgen wird, auf alles! und wenn ich dir die Nichtigkeit der Zimmermannischen Säckelchen nicht bis zum Ausschauen herlege, dann sag, ich sey ein Lügner. (aber freylich durch Fröschengequält und durch die Stimme gewisser in Ehrenhante verstekter Geschöpfe, lässt sich der Mann, der seines sichern Gangs gewiss ist, nicht irre machen;) Nun also zur Sache, Schritt vor Schritt, in der nämlichen Ordnung oder Unordnung des Verfassers,

---



---

## II.

Um die Wahrliche Uffaire auf eine schlichte Art in seine praktische Philosophie (er schreibt nämlich Dissertationenweise eine Philosophia practica methodo prælectionibus publicis accommodata, wenigstens heißt der Titel des Werckens so; wenn aber, in allen Himmelskörtern zusammen genommen, Ein Lehrer der praktischen Philosophie existirte, der das Ding den öffentlichen Vorlesungen anbequem findet — doch was geht uns das an, was man zu Heidelberg bequem findet!) hinein zu bringen; macht H. Z. auf der 94 S. zum 47. S. eine Anmerkung, in der er sich von seinen Lesern ausblättert, sobrie verstanden zu werden, da er von der Selbstliebe Meldung gehabt habe. Er unterscheidet alsdann die Selbstliebe von der Eigenliebe und dem Eigennuze, und beruft sich dabei auf H. Feders Untersuchungen über den menschlichen Willen I. B. I. A. 3. K. 14. S. — das gehört nun noch nicht zu unserer Sache; aber jetzt kommt er näher.

„ Der angeführte S. sagt er auf der 95. S. verdient genau gelesen zu werden; denn daraus wird sehr vieles verschwinden, was einige Neuere aus seitens (Feders) Räsonnements, weil sie dieselbe nicht verstanden, oder auf den Zusammenhang der Wahrheiten, die er hin und wieder vorgetragen hat, nicht acht halten, bisweilen

„ heraus zu bringen glauben, und der gelehrten Welt als  
in Geburten eigener Gelehrsamkeit aufdringen.

Aus dem Zusammenhange mit dem folgenden erhellt es, daß diese Stelle H. Wichtl gelten soll; allein wie über sie angebracht sey, wird sich auch bald aufklären. Wer aber die übrigen recentiores sind, hat H. Z. weislich in petto behalten. Ich bemerke bei dieser Stelle nur das: daß es sich in der Folge zeigen werde, daß diese Stelle auf Niemand in der Welt besser passe, als auf H. Z. selbst.

„Wahrlich, heißt es weiter d. a. D., wenn man die letzten Worte des angeführten §. nur mit flüchtigem Auge durchläuft, so erhellt ganz anschaulich das Gegenteil von dem, was man ihm ( Sedern ) gemeinlich zuschreibt. „ Dennoch, sind die Worte H. Seders, ist man noch nicht berechtigt, die Selbstliebe für den alleinigen Grundtrieb des menschlichen Willens, oder auch nur aller freyen und überlegten Handlungen anzugeben.

Richtig: wir wissen also, sehen nämlich aus diesen Worten ganz deutlich, was H. Feder über die Lehre von den Grundtrieben denke; er glaubt, man sey noch nicht berechtigt, u. s. w.

Über hätte doch H. Z. für gut gefunden uns einige Leute zu nennen, welche die Unverschämtheit dahin getrieben hat,

hat, H. Sedern eine andere Meynung anzudichten! Die Zurechtweisung würde auch mehr Nachdruck gehabt haben, wenn er die Freyler vor's Publikum hingestellt hätte. Allein er hat nun einmal seine Freude daran, vergleichn. Dinge in seinem — wollte Gott, auch sonst so — geheimnißvollen petto zu behalten. — Der Unfug muß auch schon sehr überhand genommen haben, indem der H. Verfasser schreibt: quod vulgo illi adscribitur. — Die Deutung ist übrigens wieder auf H. Wierl; aber —

Wann hat denn doch dieser gute Mann gesagt, oder nur zu verstehen gegeben, daß sein Satz: die Selbstliebe ist der einzige ursprüngliche Grundtrieb des Menschen, die Lehre H. Seders sey? —

Nun bringt er eine Stelle aus Seders Lehrbuch der praktischen Philosophie: Ich seze sie her: „ Wie vieles in den menschlichen Gesinnungen und Handlungen von der Selbstliebe herrühre, pflegt eine der streitigsten Fragen in der praktischen Philosophie zu seyn. Um dieselbe richtig zu beurtheilen, wird es nicht undienlich seyn, genauer zu bemerken, in welchen Fällen man, zufolge des angegebenen Begriffs, sagen könne, daß die Selbstliebe wirke.

Dies kann also gesagt werden:

„ 1. Wenn die Vorstellung unsers Nutzens oder unsers Schadens uns bewegt, beyde seyen von welcher Art sie wollen.

„ 2.

„ 2. Wenn die Empfindung der Vorstellung des Na-  
„ geahmen oder Unangenehmen uns bestimmt.

„ 3. Ueberhaupt wissen wir, daß etwas bisweilen  
„ mittelbarer Weise und nach entferntem, oft verborges-  
„ nem, aber doch realem Zusammenhange, die Ursache  
„ von dem andern ist. Wenn ein solcher Zusammenhang  
„ auch bey den Regungen des menschlichen Herzens,  
„ den Begierden und Handlungen des Menschen stattfin-  
„ det, so kann auch die Selbstliebe mittelbarer weise u id  
„ auf eine verborgene Art manches wirken.

Der Leser wird freylich nicht einsehen, wie H. Z. das  
zu gekommen sey, diese lange Stelle hier in sein Werke  
abzuschreiben; indem keine Sylbe darinnen ist, die  
er zu seinem Zweck brauchen könnte; da H. Feder weiter  
nichts sagt, als: es sey eine der streitigsten Fragen,  
wie vieles in menschlichen Handlungen von der  
Selbstliebe herrühre, und dann einige Fälle bestimmt,  
in welchen man sagen könne, daß die Selbstliebe wir-  
ke. Ich gestehe dir, lieber Leser! Ich begreif es auch  
nicht; aber errinnere dich: wie viele Erscheinungen gibt  
es nicht in der moralischen Welt, deren hinreichenden  
Verunftgrund wir nicht anzugeben wissen. — Zudem muß  
ich dich auch hier noch ganz besonders warnen, dich an  
solche Kleinigkeiten in dem zimmermännischen Schrifte  
hen nicht zu stoßen. — Wir wollen also hier nur das  
eine

eine noch bemerken: wie schön nämlich ein Vertheidiger der Selbstliebe die angeführte Sedersche Stelle zu seinem Zwecke benutzen könnte. Er könnte ungefähr so räsonniren:

Nach H. Feder N. 2. wirkt die Selbstliebe alsdann, wann die Empfindung oder Vorstellung des Angenehmen oder Unangenehmen uns bestimmt; die Gegner der Selbstliebe sind aber nicht im Stande, eine einzige menschliche Handlung hinzubringen, ja, es ist eine solche gar nicht einmal denkbar, zu der der Handelnde nicht durch Empfindung oder Vorstellung des Angenehmen oder Unangenehmen bestimmt worden sei: folglich ist die Selbstliebe der Grundtrieb aller menschlichen Handlungen. Und diese Schlussfolge wird für richtig gehalten werden müssen, so lange uns diese Herren keine solche Handlung anführen, oder wenigstens begreiflich machen können.

Auch könnte er noch einen anderweitigen Beweis oder vielmehr eine Bestätigung des vorigen aus H. Feders ausgeführtem N. 3. für sich führen. — Doch wir dürfen uns, um nicht weitläufiger zu werden, als es die Sache verdiert, bey den Präliminarien nicht so lange verweilen.

Nun folgt wieder S. 96. eine Stelle aus Seders Untersuchungen über den menschlichen Willen, die nicht nur

Zeugnis

Zeugnis geben, daß H. Seder nebst der Selbstliebe noch andere Grundtriebe annehme, wie H. Z. S. 98. L. c. uns aufbinden will; sondern auch beweisen soll, daß diese Lehre die richtige sey, und daß die gesunde Vernunft uns gebiete, H. Sedern hierin beyzustimmen. — Allein —

Musser dem, daß in der ganzen Stelle kein Wort vorauskommt, woraus sich abnehmen ließe, daß H. Seder noch alias stimulus fundamentales behauptet; wird sich auch durch das, was er hier gegen die Selbstliebe als einzigen ursprünglichen Grundtrieb beybringt, kein Kenner des menschlichen Herzens irre machen lassen; denu es liegt in seinen Worten gar keine Beweiskraft dagegen; ja, es ist nicht einmal glaublich, daß H. Seder sie in der Absicht niedergeschrieben habe, um das System der Selbstliebe das durch umzustürzen: denn H. Seder ist scharfsichtig genug, es einzusehen, daß dieses System mit der Wahrheit seiner Behauptung noch gar wohl bestehen könne. Hier ist die Stelle: „die Unterscheidung der Sympathie, und der daraus entspringenden Urtriebe von den Empfindungen und Trieben der Selbstliebe, scheint einigen ungründlich und überflüssig zu seyn. Wir können ja nichts anders empfinden, als Veränderungen unsers Zustands. Selbstgefühle sind also alle unsere Gefühle; und alle das durch erwekte, und auf Veränderungen abzielende Bestrebungen des Willens, sind Bemühungen, Veränderungen in uns selbst hervorzubringen, unsern eigenen Zustand

„ stand zu verbessern; allein obgleich alle unsere Wahrnehmungen und Gefühle zunächst aus Veränderungen unserer selbst entspringen: so kann doch nicht gesagt werden, daß wir selbst allemal der Gegenstand unserer Erkenntnisse, unsers Wollens, und unserer wirksamen Triebe sind. Wenn ich ein Kind am Feuer oder Wasser sinken sehe: so denke ich nicht an mich, weiß nichts von mir, will nicht mir helfen, sondern dem Kinde, bin außer mir mit meinem Wissen, Wollen und Wirken. Dies ist gemeine, auf richtiges Gefühl sich gründende Sprache.“

Es ist ganz richtig, und durch alle Erfahrung bestätigt, daß wir nicht allemal der unmittelbare Gegenstand unserer Erkenntnisse, unsers Wollens, u. s. w. sind: Allein folgt denn daraus, daß dieses Wollen nicht aus der Selbstliebe entspringe? Werden wir nicht auch in diesen Fällen durch die Empfindung oder Vorstellung des Angenehmen oder Unangenehmen bestimmt? Und wirkt also nicht auch in diesen Fällen, selbst nach Sederschen Grundsäzen, die Selbstliebe? Ein Vater bestrebt sich, das Glück seines Sohns zu machen; der unmittelbare Gegenstand dieser Bestrebungen ist freylich der Sohn, und diese Bestrebungen entspringen unmittelbar aus der Liebe gegen den Sohn; die Liebe aber gegen den Sohn entspringt, aus der Selbstliebe des Vaters. — Ein Vater schmeichelt dem Lehrer seines Sohns: der Gegenstand dieser

ser Schmeichelen ist der Lehrer, die nächste Quelle die Liebe gegen den Sohn, die erste Quelle die Selbstliebe des Vaters. Denn so unbekannt wird doch keinem Philosophen das menschliche Herz seyn, daß er nicht wisse, daß die Liebe gegen die Kinder sich in der Selbstliebe der Eltern gründe.

Lieber Leser! es ist hier noch um weiter nichts zu thun, als einzusehen, daß aus dem Federschen Saxe: wir sind nicht allemal der ( unmittelbare ) Gegenstand unserer Handlungen, der Schluß: folglich entspringen unsere Handlungen nicht allemal aus der Selbstliebe; folglich muß man noch einen andern ursprünglichen Grundtrieb gelten lassen, sich nicht ziehen lasse, wie H. Z. nach seiner Logik glaubt. — Was das Beispiel von dem ins Wasser sinkenden Kind betrifft, davon werden wir unten reden.

Nun die aus H. Feder zusammengestoppelte Kappen ein Ende haben — macht sich H. Z. daran, uns zu zeigen, was sich aus denselben ergebe. Wir wollen Kürze halber nur eins auszeichnen: S. 98. heißt es, „Sie ( die Selbstliebe ) ist also der Trieb der meisten, ja aller jener Handlungen, die auf unsere Glückseligkeit einigen Bezug haben ( quæ quandam ad felicitatem relationem habent ) und obgleich bisweilen andere abgesetzte leitete Triebe der Grund davon zu seyn scheinen; so lösen sich diese doch am Ende in jene auf.“

Urs.

Urtheile, Leser, wenn einer aus diesen Worten den Vernunftschluß mache: Nach dem Eingeständniſſe des H. Prof. ist die Selbstliebe der Trieb aller jener Handlungen, die einzigen Bezug auf unsere Glückseligkeit haben; es giebt aber keine Handlung, kan keines geben, die auf unsere Glückseligkeit keinen Bezug hätte; denn jede Handlung des Menschen stimmt entweder mit seinem Wesen, seinen Eigenschaften, und seiner Bestimmung überein, und hat folglich gute, oder stimmt damit nicht überein, und hat folglich böse Folgen auf seine Glückseligkeit, und kan also keine Handlung, in Beziehung auf dieselbe, ganz gleichgültig seyn; folglich ist die Selbstliebe nach des H. Z. eigenem Gaze, der Trieb aller menschlichen Handlungen, folglich der als leinige ursprüngliche Grundtrieb, wenn, sage ich, einer diesen Vernunftschluß mache, was könnte wohl H. Z. mit Grunde dagegen sagen? Sollte er vielleicht mit den geselligen Pflichten herankommen? Allein jeder Denker, jeder, der seine Begriffe nicht geträumt, nicht aus philosophastrischen Lustgebäuden Rorsarenmäßig, ohne Einsicht, Ränntniß und Wahl zusammengelapert, sondern aus der Natur der Dinge geschöpft hat, weiß es, daß der Mensch allemal sich selbst vervollkommen, seine eigene Glückseligkeit beförder, wenn er das Vergnügen, und die Glückseligkeit anderer beförder, und daß ebendieses, anderer Glückseligkeit beförder zu haben, der höchste mögliche Grad des Vergnügens, und folglich die Pflicht

dazu in der Selbstliebe gegründet sey. Welches denn auch H. 3. unter andern aus des Joh Aug. Eberhardts Sittenlehre der Vernunft §. §. 14. 44. und 46. hätte lernen können; aus ebendem Eberhardt, auf den er so groß thut, und durch den wir ihn unten noch herrlich zurecht weisen werden.

### III.

Endlich hat das Exordium ein Ende, und H. 3. ist nun da, wo er gern hin wollte.

Miror igitur, heißt es S. 98. theses Badenæ a Philos. Prof. M. Wiehrl luci publicæ datas, und S. 99. nochmal, miror, und gleich darauf, & quis non miretur, und einige Zeilen weiter unten abermal: quis nota miretur. Der gute Mann! wenn er sich nur nicht zu Tode verwundert! Bey diesen außerordentlichen Verwunderungen, wird bey dem philosophischen Leser freylich nichts natürlicher seyn, als die Erinnerung an den richtigen Erfahrungssatz, daß man sich nicht verwundert, als über Dinge, die einem unbekannt waren, oder die man nicht versteht; aber ich hoffe es von ihrer Nachsicht und Bescheidenheit, daß sie die Anwendung davon auf unsern theuren Mann nicht machen, oder wenigstens, falls sie sich derselben nicht erwehren können, doch nicht

laut sageu: denn wahrlich er könnte ergrimmen, und ih-  
 nen es eben sowohl unter die Nase sagen, daß ihre An-  
 wendung aperte contra sanam philosophiam & ratio-  
 nem pugnans sey, als er es S. 98. von den Wiehrs-  
 lichen Lehrsäzen sagte: und denn hätten sie's, wären vor  
 der ganzen Welt prostituirt, behüte Gott! „Und wer  
 „solte a. a. D. sich nicht (über diese Lehrsäze) verwundern, der  
 „es weiß, daß der Verfasser derselben in einer Schule  
 „erzogen worden ist, deren jezige Lehrer. wenigstens dem  
 „Feder in der praktischen Philosophie keinen gleich häl-  
 „ten? (So eine Frage kan freylich nur ein Z. aufwerfen)  
 „deren einer sogar in einer Abhandlung: Selbstliebe  
 „und Sympathie, den Hauptsatz des Verfassers von Grund  
 „aus umgestossen hat“? Es kan seyn, daß solches dem  
 H. Z. so scheint, und wer wollte ihm das übel deuten?  
 Kan er dafür, daß sein Auge so sieht? muß es aber  
 deswegen dem H. Wiehrl so scheinen? Es ist wahr,  
 in der angeführten Abhandlung ist viel gutes, aber sie  
 ist nichts weniger als Umsturz des Systems der Selbst-  
 liebe. Der Verfasser davon zeigt vielmehr, daß er es  
 nicht richtig genug verstanden habe; oder genauer: auf-  
 ein paar Stellen sidst man in den genannten Blättern,  
 aus denen man zu sehen glaubt, der Verfasser habe das  
 System ganz inne; aber im übrigen vergißt er sich wies-  
 der ganz, und man kan ohne Widerwillen nicht fortles-  
 sen, besonders die schiese Anwendung der angebrachten  
 Beispiele. Wie ists also sehr begreiflich, daß H. Wiehrl

ungeachtet dieser Schrift, die Selbstliebe für den einzigen Grundtrieb des Menschen hält.

Uebrigens muß ich hier bekennen, daß ich das Zimmermannische Latein: funditus convulsus ibat & exsudare convulsi, nicht verstehe.

„Wer sollte sich nicht verwundern, daß H. Wiehrl seinen Schülern den Seder vorgelesen, und es doch über sein Herz habe bringen können, diese Säze zu schreiben“? Ich sollte bald glauben, der gute Mann wollte die ganze Welt in seine Verwunderungen hineinziehen, so kreische er sich ab mit seinem quis non miratur. Dauerst mich, guter Mann! Witte, quäle dich nicht so! schwächst deine Lunge gar sehr, und wirst doch am Ende nicht viel mirantes zusammen kriegen, und das würde dich dann doch, wenn du dir die Lunge wund geschrien hättest, nicht wenig verdrüffen; denn sieh, alle die Leute, die es wissen, daß Meister Wiehrl auf Meister Seder nicht geschworen, das heißt, kein juramentum abgelegt hat, alles fest und steif und blind zu glauben, was Meister Seder glaubt, werden sich zu deiner Parthey unmidglich schlagen können, und das wissen, glaube mir's, gar viele, viele, viele Leute. — „Soll ich glauben, die von mir angeführte S. S. seyen ihm unbekannt gewesen, ihm als Professor“. O nein! lieber Mann, es ist gar nicht einmal nöthig, daß zu glauben,

ben; denn jene können dem H. Wiehrl bekannt gewesen seyn, und er doch für gut gefunden haben, diese und nicht andere Sätze zu schreiben; „der den Feder öffentlich vorliest? Da sei Gott vor, daß ich jemals einem Professor vor solch ein Unbild anthun sollte“. Man sehe doch, was der Mann für ein gartes Gewissen hat! auch nur zu glauben, einem Professor seyen einige H. entwischt, hält er für Unbild und Sünde! — Ich muß hier, um redlich zu handeln, diejenigen meiner Leser, die sich an dem theueren Manne bey dieser Stelle erbauet haben möchten, warnen, nicht weiter fortzulesen; denn es ist sehr zu fürchten, es möchten, wenn wir unten an die Stellen kommen werden, wo er dem H. Wiehrl seine Rechtglaubigkeit verdächtig zu machen sucht, alle die guten Eindrücke wieder verschwinden. Denn das könnte freylich manchem ein starker Kontrast scheinen, sich aus einem Nichts ein Gewissen machen, und dann jede noch so lieblose Handlung mit Gleichgültigkeit verüben; ein Widerspruch, der diesen oder jenen in Erstaunen setzen könnte! — Allein wer nur ein paar Blöke in die Welt gethan hat, den kan so was nicht mehr befreunden. — Zudem vertheidigt ja H. Z. die Sache Gottes! — Ob ihn Gott dazu gedungen habe? Das zwar nicht! Aber eben das ist auch ein evidenter Beweß, daß es von ihm nicht aus Eigennugen, nicht aus Eigenliebe, ja, ich hätte beynahe Lust zu behaupten, nicht einmal aus Selbstliebe geschehen sey. — Ich habe zwar in meinem Leben noch keine Vertheidigung der Religion, oder der so-

genannten Sache Gottes gelesen, der ich nicht in jeder Zeile, mit dem ersten Blicke, den Eigennuz oder die Selbstsucht, oder wenigstens die Selbstliebe des Verfassers ansehen hätte; aber bey dem Zimmermannischen Werkchen, muß ich gestehen, ist's mir hart aufgegangen, auch nur das letzte so haib und halb herauszubringen. —

„ Denn es ist zu vermuthen, und zwar sehr stark, daß „ er das Lehramt nicht tumultuarisch angetreten, und sein „ Lehrbuch nicht ohne Ueberlegung gewählt, sondern dass selbe vorher genau und fleißig durchstudiert habe “ —

Sehr wahr! aber das Magistergesicht hätte ich sehen mögen, mit dem H. Z. dieses niedergeschrieben haben muß. — Uebrigens könnt' ich aber dem theuren Manne, wenn es zur Sache gehörte, ein gar artiges Exempelchen erzählen, wie vor noch nicht gar langer Zeit zu \*\*\* ein gewisser quidam auf eine ganz entgegengesetzte Weise sein Lehramt angetreten habe. „ Hat er vielleicht „ durch Authoritäten unterstützt, (können es denn nicht innere Gründe gewesen seyn, die ihn dazu vermocht haben?) „ dem Verfasser des Lehrbuchs lieber widersprechen „ wollen? Und durch welche Authoritäten? Eines Zeno „ Epicur, Spinoza, Hobbes? Hat er aus diesen schwarz „ selben, S. 100, eines christlichen katholischen Geistlichen „ ganz unwürdigen Quellen geschöpfst“?

Den Gott! das ist ein Argumentchen, das unsers theueren Mannes ganz würdig ist! — Der Leser wird es ohne mein Erinnern wissen, daß es auch in der gelehrten Republik jene Stufenleiter gebe, von dem im Staube kriechenden Insekte an, bis zum Himmel ansteigenden Adler; Zwerge, und Riesen. Und wenn er in der Geschichte dieser Republik nicht ganz Fremdling ist, so wird er bemerket haben, daß von ihrem Entstehen an, bis auf unsere Tage, nur das Insekten geschmeis dergleichen Säckelchen zu Markte gebracht habe; weil es von jeher, wie jetzt noch, aus eigener Kraft nichts vermochte.

Aus lauter Sympathie, oder wenigstens aus Liebe für das System der Sympathie, sucht der Mann den guten H. Wiegert durch Hobbes, Spinoza und Epikur gehässig und verdächtig zu machen. Was hat denn doch H. Z. für Gründe zu vermuten, daß H. Wiegert seine Sätze aus diesen Quellen geschöpft habe? — Zudem, weiß denn Francis Antonius Zimmermann, Serenissimi ac Potentissimi Princepis Electoris Palatini titularis Prelbyter, Philosophiae Doctor, Logices, Metaphysices ac Ethics in alma & antiquissima Heidelberg. Universitate Professor p. ord. nicht? daß hier nur dieß die Frage sey: Ob die Wiegertische Sätze wahr seyen; und nicht: Aus welcher Quelle sie seyen? Weiß er nicht, daß jes Christiano, Catholico Clerico Professore indignum sey, seines Bruder, durch vergleichende ganz grundlose Beschuldigungen und Anschwärzungen, dem Haße und der Verfolgung

gung des gelehrten Pöbbels blos zu stellen? Dass man übrigens aus einem Zeno, Hobbes ic. mehr Wahrheit schöpfen könne, als aus manchem Duzend unserer Orthodoxen Folianten? Das zu wissen, wollen wir ihm nicht zumuthen.

H. Wierls hatte gar nicht vüthig, seine Säze ( von der Selbstliebe ) aus irgend einem Buche zu schöpfen; er konnte sie gerade zu aus dem menschlichen Herzen, aus richtig gen Beobachtungen desselben abziehen; und so gieng er am sichersten, und vermeid alle die krummen Umwege, die schon so manche Menschenseele irre geführt haben. Er konnte, und kan noch, mit dem aufgeklärten, gut Katholischen Professor Bernhard Grant zu Erfurt sagen: Solgerungen, die unmittelbar aus Erfahrungen fließen, sind wahr, sie mögen Meynungen gegen sich haben, wie und von wem sie wollen.

Natur und Offenbarung sind die einzigen Bücher, die etwas taugen, und wer diese studiert, erlangt in einem Jahre mehr Weisheit, als alle Folianten-Quartanten-Distanten Leser und Schreiber, in einem Jahrhunderte. Dass ich es nicht eher erkannt habe!!! —

Was die aus dem Epikur angeführte Stelle betrifft,  
vid. Bruder Gerundio per totum.

## IV.

S. 10. „ Fürs erste ist es grundfalsch, daß alle Handlungen des Menschen aus der Selbstliebe entspringen; „ dß beweiset 1) das von H. Feder angeführte Beispiel ( von dem ins Wasser fallenden Kinde ) aufs Prächtigste. “

Im Ernst? — Der scharfsinnige Mann! Daß doch H. Feder seinem Beispiele diese entscheidende Beweiskraft nicht angesehen hat! Hätte er doch H. Z. zu Rathe gezogen, er würde gewiß nicht so unschlüssig zur Entscheidung gewesen seyn, nicht so schüchtern gefragt haben: ist also Sympathie zur Selbstliebe zu rechnen. — „ Wenn ich, sagt H. Feder, ein Kind am Feuer oder Wasser sinken sehe, so denke ich nicht an mich, will nicht mir selbst, sondern dem Kinde helfen, bin außer mir, mit meinem Wollen und Wirken. Ist also Sympathie zur Selbstliebe zu rechnen? Man sieht freylich heraus, daß H. Feder geneigt ist, die Sympathie als einen Mitzgrundtrieb anzunehmen. Man sieht aber auch zugleich, wenn man gesunde Augen hat, daß H. Feder sich nicht getraut zu entscheiden. Und wirklich ist auch das Beispiel nichts weniger als entscheidend.

Es ist wahr, der Fall, wo ein Mensch, ganz außer sich, nur mit der Rettung des Kindes beschäftigt ist, läßt

sich denken; allein folgt denn daraus schon, daß dieses wirklich ausser sich seyn, diese ganz auf die Rettung des Kindes gerichtete Beschäftigung, nicht aus der Selbstliebe entsprungen sey? — Und das ist es doch, was bewiesen werden müste, wenn das Beispiel gegen den allgemeinen Grundtrieb etwas beweisen sollte. Mir scheint es ganz leicht, diese Erscheinung allein aus der Selbstliebe, ohne Beyhülfe eines neuen Grundtriebs zu erklären, und so lange mir dieses so leicht, und niemand im Stande ist, mir zu beweisen, daß sich das Phänomen des gegenwärtigen Falls nicht ganz natürlich so erklären lasse; so lange sage ich mit dem ganz philosophischen Geiste J. Aug. Eberhardt: Wenn Ein Urtrieb zureicht, von allen noch so verschiedenen scheinenden Phänomenen befriedigenden Grund anzugeben; so würde es sehr unphilosophisch seyn, zu der Vervielfältigung der Urtriebe seine Zuflucht zu nehmen, mit der man sich in der Kindheit der Philosophie müste zu behelfen suchen.

So denke, so sage ich mit allen den Männern, die nur Einen Grundtrieb erkennen; und eben so denkt H. Wiedahl. — Wer nun nicht unpartheiische Einsicht genug in sein eigenes und anderer Menschen Herz hat, um alle Ausserungen der menschlichen Kräfte auf diesen einzigen Punkt zurückzubringen, der nehme unsertwegen zweien, und wenn diese noch nicht hinreichen, drey, vier, fünfe, sechse u. s. w. an, bis er genug hat; nur erzeige er uns, das bitten wir

wir ihn, aus seinem System des allgemeinen Wohlwollens, soviel, uns wegen diesem Nichts nicht in die Rechte einzureihen. Doch hievon unten etwas mehreres.

„ Auch wird der Federsche Beweis, durch die argutias  
„ des Losius und anderer Vertheidiger der Selbstliebe,  
„ nicht entkräftet; “

H. Z. hat nicht für gut gefunden, diese argutias anzuführen, welches doch nöthig gewesen wäre, um den Leser in den Stand zu setzen, zu urtheilen, ob's denn auch wirklich nichts, als argutiae seyen? Es scheint, der Mann habe sich eingebildet, man sollte ihm's so gutherzig auf sein Doktorwort glauben. Allein das möchte doch manchem nicht ganz behagen; und diesen zu gefallen will ich die, von dem Recensenten, in des Losius neuester philosophischen Litteratur, gegen H. Feders Beweis, gemachte Einwendungen herzeigen. „ Wenn nun aber, sagt der Recensent, die undeutliche Vorstellung von Pflicht, oder die zu erwartende Vorwürfe des Gewissens, im Fall man einem Unschuldigen nicht zu Hülfe gekommen wäre, oder das vergnügte Andenken an eine solche That, einem das Leben gerettet zu haben, (welches letzte doch immer das Resultat seyn wird) auf eine undeutliche Art mitspielen, welches alles ehedem lebhaft von uns gedacht kan gewesen seyn, nur jezo seine Macht in der Ausführung beweist, wo wegen der Gefahr nur die That,

„ und

„ und nicht die Beweggründe gedacht werden? Wie  
 „ wollte da die Wirkung der Selbstliebe ausschliessen? und  
 „ wenn es auch nur wäre, das Mitleid von sich zu entfernen“.  
 — Lieber Leser, sind das argutize? sonst nichts?  
 Ich sollte meynen, das könne nur der sagen,  
 der's nicht versteht. Hätte doch H. Z. nicht so gar hoch  
 darauf herabgesehen, und gewürdiget, es auch uns  
 begreiflich zu machen, daß solch ein Räsonnement weiter  
 nichts, als argutize sey! Doch er hat sich's vielleicht zu  
 seiner teutschen Abhandlung gegen die Wiehrlichen Säze,  
 mit der er das Publikum bedrohet, vorbehalten. Und deswegen  
 wollen wir denn auch bis dahin kein Wort mehr das  
 für oder dawider sagen, sondern es lediglich dem Urtheile  
 des sachkundigen Lesers überlassen. Nur das will ich noch  
 bemerken, daß H. Feder selbst in den ostbelobten Untersuchungen  
 sage, daß der Mensch nur aus Liebe zum  
 Vergnügen und zur Glückseligkeit handle, und daß hierin  
 die Selbstliebe enthalten sey, die nichts anders sey,  
 als ein Bestreben nach eigener Wohlfart.

Ist dieses nun richtig, ist die Selbstliebe das Bestreben  
 nach eigener Wohlfart, und strebt der Mensch in allen sei-  
 nen Handlungen ( wie H. Feder zugiebt ) nach seinem  
 Vergnügen, seiner Glückseligkeit, seiner Wohlfart; so ist  
 die richtige Folge, daß der Mensch allenthal aus dem Trie-  
 be der Selbstliebe handle; daß mithin die Selbstliebe der  
 einzige Grundtrieb des Menschen sey.

„ Diese

„ Dieses beweisen 2) sagt H. B. die Beispiele jener Männer, die ihrer ganz vergessen, sich und ihren Nutzen hintangesetzt haben, um Gott desto vollkommener, und dem Nächsten desto eifriger dienen zu können “.

Armer Philosoph! — Ist er schon wieder vergessen, der Unterschied zwischen Selbstliebe, und Eigennutz? — Was haben diese Männer hintangesetzt? — Zeitliche, drossere Scheinvortheile, leibliche Scheingüter. — Und was rum? Um Güter höherer, besserer, edlerer Art zu genießen, und in diesem Genusse, durch den blendenden Schimmer jener, nicht gehindert zu werden; kurz aus Liebe zu ihrem Vergnügen, zu ihrer wahren Glückseligkeit, von welcher sie nach ihrer erleuchtetern Erkenntniß einsahen, daß sie in jenen Blendwerken nicht bestehen könne. Ihre, durch richtige Vernunft erheiterte Selbstliebe gab es ihnen ein, daß die Vergnügen, die aus jenen sinnlichen Gütern entspringen, nur scheinbare, nicht wahre, nur vorübergehends, nicht daurende Vergnügen seyen; und daß folglich diese, von jedem mit dem Strale der Gottheit erleuchteten Geschöpfe, aus wohlgeordneter Selbstliebe, jenen vorgesehen werden müssen. Sie wußten, daß, um mit dem erhaltenen Dalberg zu reden „ die Liebe zu Gott die reinste Wollust, deren eine Menschenseele fähig ist, und die einzige sey, die in dem menschlichen Herzen nichts leeres zurückläßt; die einzige, die das Bedürfniß menschlicher Glückseligkeit in ihrem ganzen Umsange ausfüllt. Edel und wonnevoll, dachten sie, ist

„ das

„ das Gefühl der Freundschaft; aber der Freund ist sterblich, ist oft von uns entfernt. Gott ist allenthalben bey uns, ist ewig. Die Liebe zu Gott ist also der einzige Ruhpunkt, der die menschliche Glückseligkeit einschränkt. Der Mensch dürstet unaufhörlich nach Glückseligkeit, und Liebe zu Gott ist die einzige unerschöpfliche Quelle, die seinen Durst ewig in vollem Masse sättigen kan.“ Sieh, so dachten jene Männer, und weil sie so dachten, darum setzten sie alles Irrdische hintan, um Gott desto vollkommener lieben zu können. Sie wußten ferner, daß für uns ohnmächtige Menschen, eines der sichersten Mittel, glücklich zu werden, sey, sich anderer Glück angelegen seyn zu lassen, und daß das Gegenheil unglücklich mache: und weil sie das wußten, darum dienten sie ihrem Mitmenschen so eifrig. — Hat jemals einer in der Welt, von Anbeginn, von dem ersten Tage, bis auf den heutigen, zeitliche Güter, aus einer andern Ursache verlassen, als weil er den Weg, den ihm die Verachtung dieser Güter zur Seligkeit, zur Vollkommenheit zeigt, für sicherer hielt? als weil' er sich durch diese Verachtung glücklicher glaubte, als er bey dem Besize aller Erdengüter nicht seyn würde? Hat je einer sein Leben für's Vaterland aus anderm Grunde geopfert, als weil er den Gedanken: das Vaterland durch seinen Tod gerettet zu haben, für die höchste Stufe des Glücks hielt, dessen Sterbliche empfänglich wären? folglich aus Selbstliebe? — Ja, das ganze Erdenrund, seitdem es aus dem Chaos hervorgegangen,

gen, kan nicht eine That aufweisen, die nicht aus der Selbstliebe entsprungen wäre. Oder man zeige uns dergleichen eine, nur eine ! ! ! Aus Selbstliebe entleibte sich Cleopatra, entleibte sich Rato; Selbstliebe war es, die Cäsar auf den Thron schwang, und eben sie, die ihn ermordete; Selbstliebe, die einem Alexander die Erde zu eng, und eben sie, die einem Diogenes die Lohnne geräumig genug machte. Aus Selbstliebe handelten die Zierden der Menschheit, die Timoleonen, wie die Scheusale der Natur, die Dionysen. Selbstliebe redete aus den Sokraten, wie aus den Epikuren und Hobbesen; trieb den Stoiker, wie den Sybariten, Selbstliebe schmiegt jenen um den Thron, und eben sie schließt diesen in die Münchenzelle. Aus Selbstliebe handelt der Basler des Waterlands, wie der Menschenwürger; der mitleidige Retter, wie der grausame Dränger. Selbstliebe bekleidet einen Rodeus mit dem Kittel, und führt ihn ins feindliche Lager, und Selbstliebe macht den Miehskönig fliehen, um sein Leben auch auf Kosten des Waterlands zu retten. Selbstliebe endlich schnaubte Muth aus Neronen, Diokletianen, Domitianen u. s. w. und eben sie lächelte Sanftmuth und Liebe, trozte Ernst und entschlossenen Muth aus den tausendmal tausend Märschern. Freylich sehr verschiedene Erscheinungen! .. die aber alle ihrenzureichenden Grund in der eben so verschiedenen Richtung und Modifikation der Selbstliebe haben.

O werfet alle die Schreibereyen der elenden Syntesemenschmiede weg, entfaltet euch euer Herz, und leset da! So würde ich jedem Menschen mit der ganzen Kraft meiner Stimme zurufen, wenn ich nicht wüßte, was alles dazu erfordert werde, nicht wüßte, wie gar zu wahr es seyn, was der erleuchtete Herr von Dalberg schreibt: Der Mensch ist zu sehr Selbstlügen, um ein treuer Selbstforscher, Selbstbeobachter seyn zu können.

Unserm theuern Z. zu Liebe muß ich hier noch einiges aus H. Eberhardts Sittenlehre der Vernunft, die er, wie wir unten sehen werden, so erbärmlich gemißbraucht hat, herzeigen, damit der gute Mann in Zukunft die Schriftsteller doch erst durchlesen und verstehen lerne, ehe er sie abschreibt. Im 12. §. sagt H. Eberhardt „Ein vorzüglichlicher Zweig dieser Empfindungen (aus denen die Vergnügen des Herzens entspringen) ist das Sympathetische Gefühl, oder die lebhafte Vorstellung des Wohls und Leidens eines andern“. Ein vorzüglicher Zweig? also kein eigener Grundtrieb? — So lehrt Eberhardt. Im 14. §. bestimmt H. Eberhardt die Grade des Vergnügens und sagt: „Der niedrigste Grad des Vergnügens ist die Empfindung der physischen Vollkommenheit; der zweyte die Empfindung der Vollkommenheit, woran wir die freye Ursache sind; der dritte, die Empfindung der Vollkommenheit in andern, hervorgebracht durch unsre Vollkommenheit; der vierte, die Empfindung der Vollkommenheit“

„Vortheile in andern, die wir als freye Ursache hervorgebracht haben“.

Und nun setzt er in der Anmerkung zum §. 5. hinazu: „Aus dieser Entwicklung der Quellen des Vergnügen lässt sich schon abnehmen, daß der höchste Grad desselben in den Handlungen der Wohlthätigkeit genossen werde“. Die Awendung dieser Überhardtischen Lehre wird folgen.

S. 102. „daß aber dieses (daß nemlich vor unseren Handlungen allezeit eine deutliche, oder wenigstens undeutliche Vorstellung unsers Vergnügens, oder unserer Glückseligkeit vorhergehe) gegen alle Erfahrung sey, wie sieht das nicht mit mit ein? Dergleichen Leute, die das mit unserm sympathetischen Manne nicht einsehen, möchte es nun freylich viele geben, Doch woher weiß denn H. Z. daß dieses, gegen alle Erfahrung sey? Hat er vielleicht selbst schon, aus seinem eigenen Leben, solch eine Handlung aufzuweisen, vor der keine, nicht einmal undeutliche Vorstellung des Vergnügens hergegangen? O mächte es ihm doch gefallen, uns dieselbe in seiner teutschen Abhandlung, wenn sie anders, gegen alle Wünsche des verduftigen Publikums, zum Drucke verhängt ist, zu erzählen!“

Auf ebend. S. Nachdem er das Sedersche Beyspiel noch einmal wiedergekäuet hat, sagt er, zum Beweise des vorigen Sazes: „Ich sehe es, ( das sinkende Kind ) „werde bewegt, laufe hinzu, rette es, meiner ganz „vergessen; ich staune nachdem ob der Gefahr, der ich „mich ausgesetzt hatte, ich erkenne und bekenne, daß „wenn ich diese Gefahr vorher erkannt hätte, ich keines „Weges dahin zu bringen gewesen seyn würde, diese eda „le, wchtlthältige That zu vollziehen“.

Da H. Z. uns dieses Beyspielchen jetzt zum dritten mal vorhält, ist es billig, daß auch wir einmal so gefällig werden, ihm eines zu erzählen. Es sey folgendes: Ein Patriot sieht das Vaterland plötzlich in der äußersten Gefahr, er wird bewegt, lauft hin, stürzt sich in die feindlichen Haufen u. s. w. seiner ganz vergessen. Was folgt aber nun daraus? Folgt es, daß er nicht aus Selbstliebe handle? Oder wähnt vielleicht H. Z. auch die Vaterlandsliebe entspringe nicht aus der Selbstliebe? Auch sie sey ein besonderer Urtrieb? Nein, soweit ist es doch mit ihm noch nicht gekommen. Er sieht also, oder kan wenigstens aus diesem Beyspiele sehen, daß ein Mensch, im Augenblike der That, gar wohl seiner uns eingedenk, ganz außer sich, und dennoch die That selbst aus der Selbstliebe entsprungen seyn könnte, und daß solche plötzliche Handlungen blos von der vorhergegangenen Stimmung der Selbstliebe abhangen; daß folglich

lich auch aus dem Federschen Bemispielchen für das System der Sympathie nichts folgern zu können.

Noch ein Beispiel: Ich sehe einen mir ganz unbekannten Menschen; gleich beim ersten Anblize ist mir der Mensch zuwider, unausstehlich, ich fühle eine Antipathie gegen ihn, ich weiß nicht, warum? Kann mit's selbst nicht erklären, vielweniger andern. Folgt nun daraus, daß auch die Antipathie ein Grundtrieb sey? Gewiß nicht. Nun —

Nicht jeder hat Antipathie gegen diesen Menschen! — Nicht jeder dringt in die Feinde, das Vaterland zu retten. — Nicht jeder stürzt sich ins Wasser, das Kind zu retten. Und das alles hängt ab — von der verschiedenen Stimmung der Selbstliebe; da ist das ganze Rätsel aufgelöst!

Wir sind in einem Schauspiele, sehen und hören die Leiden eines unglücklich liebenden u. d. g. Wer von uns fühlt die stärkste Mitempfindung? Nicht wahr, der, der ehemals in der nämlichen Lage gewesen, oder der, den jetzt seine lebhafte Einbildungskraft durch Versezung in die Lage des Leidenden, am stärksten täuschet. — Ein Kind sinkt ins Wasser, wer stürzt sich ihm nach, es zu retten? H. B. gewiß nicht, da seje ich mein Haab und Gut zum Pfande, ungeachtet all des Gerüschtes, das er mit seinem Federschen Bemispielchen macht; und keiner

von allen den Grossprechern, die Dissertationen über die Sympathie geschrieben haben; sondern der, der einmal selbst in demselbigen Unglück, oder in der Gefahr desselben gewesen; oder der, den seine Einbildungskraft so täuscht, und bey dem die Empfindung auf einen so hohen Grad der Lebhaftigkeit gestiegen ist, daß er sich von dem Gegenstande nicht mehr unterscheidet; der in seinem Leben kein System von der Sympathie, keine damnata Baji, kein theologisches Gutachten oder d. g. gelesen, der stürzt sich ins Wasser, und rettet das Kind. Und die Doktorhüte? — bleiben ruhig am Ufer stehen, vergnügt, es ihrer Meinung nach, demonstriert zu haben, die Sympathie sey ein Grundtrieb.

Alles Folge von den verschiedenen Stimmungen, Richtungen u. s. iw. allein der Selbstliebe! Alles mit ihr im genauesten Zusammenhange, der aber freylich oft für das Auge des Schuldoktors, der seine Sehkraft durch Bücherlesen abgenutzt hat, seine Sichtbarkeit verliert!

Der Stoiker verhält sich ganz anders bey dem Anblie des Leidenden, als der Epikurer. Folge der verschiedenen Stimmung der Selbstliebe; und so durch die ganze Weisheit menschlicher Handlungen.

Unserm theuern Maune wird's ohne zweifel Freude machen, wenn ich ihm einmal wieder eine Stelle aus seinem lieben Eberhardt, die zu näherer Aufklärung des gesagten

gesagten dichten könnte; herzege; und diese Freude soll er  
 den Augenblick haben: „Es kan schon genug seyn, sagt  
 „H. Eberhardt, zu erkennen, daß es Empfindungen  
 „gibt, die anderer Wohl unmittelbar, das unsere aber  
 „mittelbar zum Gegenstände haben, und daß man die  
 „größten gesellige nennet, die auch ihre eigene besonders  
 „Pflichtung haben, (weil sie nemlich ihre eigene  
 „Bewegungsgründe haben). Alltin wie geht es zu, daß  
 „wir uns selbst in den ersten mit dem Gegenstände  
 „vermischen, und uns in andern zu vergnügen  
 „glaubne? Das läßt sich ganz natürlich aus der Na-  
 tur der Empfindungen erklären. So richtig wir unser  
 „mittelbares Vergnügen, in der Ueberlegung, von dem  
 „unmittelbaren Vergnügen außer uns, unterscheiden: so  
 „sehr wird beydes, in der Empfindung, in einander  
 „geschmolzen, daß es sich nicht unterscheiden läßt. Aus  
 „diesen Prämissen muß noch weiter folgen: daß, je vera  
 „widerer eine Empfindung ist, desto weniger unterscheia  
 „det sich die Empfindende Substanz von der Ursache ih-  
 „rer Empfindung. → Ge größer also die Stärke und  
 „Lebhaftigkeit des geselligen oder moralischen Empfin-  
 dung ist, desto genauer ist die Verwechslung unserer  
 „selbst mit den Gegenständen. (Schreint's Ihnen auch  
 „so, mein theurer?) Die Verschmelzung unsers eigenen  
 „Vergnügens mit dem außer uns in andern zu würkens  
 „den Vergnügen, weit entfernt, eider menschlichen  
 „Natur zum Vorwurfe zu gereichen, ist ihr die  
 „größte

gröste Ehre. Der größte Grad der Innigkeit dieser Vernischung beweiset nichts, als den größten Grad der Lebhaftigkeit der Empfindung fremden Wohls. Heil dieser göttlichen Begeisterung! Heil jedem Herzen, das ihrer fähig ist! Man kan ferner aus diesem Geseze bestimmen, was die Empfindung sich als subiectiv, und was sie sich als objektiv vorstelle. Je stärker die Empfindung einer Vollkommenheit oder Unvollkommenheit ist, desto mehr stellt sich die Seele dieselbe als subiectiv vor. — Dieses läßt sich immer mehr bemerken, zu je größerer Stärke und Lebhaftigkeit der Zustand des Empfindens anwächst. Die Empfindungen können so stark, und überwältigend werden, daß in einem solchen Zustande die Denkungskraft ganz vernichtet scheint. Die Macht einer bis zur Leidenschaft angewachsenen Empfindung scheint alsdann so unwiderrücklich, daß man denken sollte, sie habe sich der ganzen Seele bemächtigt, und alle ihre andern Kräfte in sich allein verschlungen. So redet H. Eberhardt, und der H. von Trwing, dieser sorgfältige verdienteteste Beobachter des Menschen, nachdem er gezeigt hat, wie die Einbildungskraft gewissen Dingen die Kraft zu ruhen mittheile, die sie an sich nicht haben, wie sie unsere Gefühle verstärke, und sich dadurch die Seele mehr interessirt fühle, und wie denn durch dieses alles zusammen genommen die merkwürdige Eigenschaft der Empfindsamkeit entstehe, wie durch das Wachsthum der Einbildungskraft

bildungskraft, und die Verfeinerung der Phantasie, auch die Empfindsamkeit mehr ausgedehnt und erweitert werde, und wie endlich diese zu einer moralischen Empfindsamkeit werde, wenn die Einbildungskraft von dem Verstande erleuchtet, und von der Vernunft zu gewissen Absichten geleitet wird; nachdem er gezeigt, wie die Einbildungskraft oft noch mächtiger auf die Gefühle würde, wie sie ihre Ideen oft übertreibe, wie das Selbstgefühl anfange, nach und nach Menschenliebe, Wohlthätigkeit und Freundschaft, und dadurch die gesellschaftlichen Neigungen heranzubringen, wie das Selbstgefühl nach und nach zweckmäßig und richtig werde, der Mensch seinen Werth kennen lerne, sich über sich selbst erhebe, zu dem edelsten Verhalten, und den großmuthigsten Handlungen; nachdem, sage ich, der grosse Beobachtungsgeist dies alles weitläufig, deutlich gezeigt hat, setzt er hinzu: „Er ( der Mensch ) thut das „durch ( durch die großmuthige Handlungen ) weiter „nichts anders, als daß er entweder die, um solcher Thas- „ten willen, mit rühmlichen Eigenschaften bekleidete „Idee seines künftigen Ichs, und den Vorschmack „des Nachruhms, oder aber den künftigen Genuss „aller der glücklichen Folgen, die er durch solche Thas- „ten seinem zukünftigen Selbstgefühl zuzuziehen hoffet, „dem Genuss gegenwärtiger Vortheile, wovon sich „jene hohe Idee seines Ichs nicht erwarten läßt, würde „sich vorziehet“. Und daraus erhellet die Richtigkeit dessen, was Herder schreibt: „Im Grade der Tiefe uns-

„ fers Selbstgefühls liegt auch der Grad des Mitgefühls  
 „ mit andern; Denn nur uns selbst können wir in an-  
 „ dere gleichsam hineinfühlen.“

Aus dem nun gesagten zusammen genommen läßt sich  
 also, von dem, der's versteht, mehr als befriedigende Ant-  
 wort, auf die dem obigen beygesetzte Frage des H. Z. geben:  
 „ Wo ist hier auch nur ein Schatten der so hoch ges-  
 „ priesen Selbstdiebe, welche wenn sie da gewesen wä-  
 „ re, die Handlung nie erfolgt seyn würde?“

S. 103, „ zudem muß man hier ja nicht affer Acht  
 „ lassen, daß eben diese Selbstdiebe in ein unmäßiges Ver-  
 „ streben, seinen eigenen Nutzen zu befriedern, ausarten,  
 „ und so von ihrer Würde herabfallen würde, wenn sie die  
 „ einzige Triebfeder bey den Menschen wäre “.

Vogtausend! das war ein derber Stoß! Wahrlich,  
 wenn derer noch mehrere kommen, dann adieu Parihie!

## V.

Um endlich allem, was in seinen Kräften steht, aufzu-  
 bleiten, meynt H. Z., er müsse sich auch noch auf das ges-  
 „ meine Menschengefühl berufen, mit welchem jedermann  
 „ einen so eignenüzigen Wohlthäter verachte “; — das ist  
 ein Kreuz mit dem Mann, daß er den Unterschied zwischen

Selbst-

Selbstliebe und Eigennutz nicht behalten kan! — „ alle  
Dankbarkeit würde daher auswandern, als auf welche  
der keinen Anspruch machen kan, der nicht den Nutzen  
des andern, sondern sein eigenes Seelen- oder Leibes-  
Vergnügen zum Beweggrunde seiner Handlungen hatte,  
und diese gewiß unterlassen haben würde, wenn er sich  
jenes nicht versprochen hätte.“

Einder Folgenzieher! — die Nichtigkeit des Zeugs er-  
hellte zwar schon zur Genüge aus dem vorhergehenden;  
doch wollen wir noch eins und das andere hier anmerken.

a) Der Mann, der es eingesehen, daß das edelste,  
reinste Seelenvergnügen aus den wohltätigen Handlungen  
entspringe, durch die man seine Mitmenschen beglücket; und  
nur dieser erheiterten Einsicht zufolge, seine Selbstliebe daß  
hie stimmet, andern wohlzuthun, in der Absicht, des  
daraus quellenden Vergnügens theilhaftig zu werden,  
und seine Seele an seinem durch ihn glücklichen Bruder  
zu weiden, ist der Mann verachtungswert? — Verach-  
tungswert der edelste der Sterblichen, das Ebenbild der  
Gottheit? — Und doch handelt er aus Selbstliebe. O  
menn doch alle Menschen so aus Selbstliebe handeln! wie  
glücklich, wie überschwenglich seelig wären wir alle!

b) „ Das gemeine Menschengefühl verachtet den  
„ Mann“? — P da sieht man's nun wieder, was her-

auskommt, wenn man das Menschengefühl in Büchern sucht! Man werfe doch nur einen beobachtenden Blit ins gemeine Leben, und sehe, was da vorgeht. Wenn wir einem Mann, der uns Wohlthaten erweiset, unsere Erkenntlichkeits erzeigen wollen, und er uns dann antwortet: Es sey ihm ein Vergnügen gewesen uns zu dienen, und dieses Vergnügen seye die einzige Belohnung für ihn; und wenn wir dann überzeugt sind, daß der Mann wirklich rede, wie er denkt; sagen Sie mir, was sagt hier das Menschengefühl? Verachtung für den Mann? — Das wenige spricht Ehrfurcht, Hochachtung, Dank. Und welches Felsenherz müßte das nicht seyn, das nicht in heißes Dankgefühl aufwallte für solch einen Edlen.

Der nicht um schndden Lohn  
Rein! göttlich liebt, wie du; Timoleon,  
Nur um die edle Lust, ein Herz beglückt zu haben,  
Belohnung besrer Art, als reicher Bürger Gaben!

c) Hat der Mann, den ein besonderer Grundtrieb, (wenn es einen solchen gäbe) die Sympathie, bestimmte, mir eine Wohlthat zu erzeigen, mehr Verdienst um mich, und folglich mehr Anspruch auf meine Achtung und Dankbarkeit, als der, der seine Selbstliebe dahin gestimmt hat, mir diese Wohlthat, um des ihm daraus entspringenden Vergnügens willen, zu erweisen? Hat der erstere mehr Anspruch, mein theurer H. Z. ? und warum?

Diese

Diese Fragen beantworten Sie mir, und alsdann wollen wir uns weiter darüber besprechen: denn ich muß gestehen, ich habe Ihnen in Betreff dieses noch sehr, sehr viel zu sagen.

Und das ist die einzige Sache, die ich Ihnen zu erläutern habe.

Das erbärmliche Mischmasch, das auf der a. S. noch folgt, zerfällt nun von selbst; wir wollen uns also daher nicht aufhalten;

S. 104. „Wenn aber h. Michel seinen Satz so versteht, als wenn die Selbstliebe das einzige Grundgesetz, oder die einzige Norm wäre, nach der der Mensch seine (freye) Handlungen einrichten müsse, so ist derselbe noch mehr falsch, und stürzt das Naturrecht, mit der göttlichen Offenbarung, gründsätzlich übern Haufen.“

Noch mehr falsch? Das wäre arg. Im ersten Sinne war er schon durch und durch falsch (Falsissima); und daß hätte man sich denn etwas noch ärger's nicht leicht vorgestellt. Aber, ich meyne, h. Zimmermann kan's einem begreiflich machen, „Stürzt Naturrecht und Offenbarung übern Haufen“? Gott sei tausend und tausendmal Dank dafür gesagt, daß mein Naturrecht, und meine Offenbarung auf so schwachen Stützen nicht steht! — Und sollte denn wirklich der Satz (gesetzt daß er wahr wäre)

das

das Zimmermannische Naturrecht und seine Religion umstürzen? — Wahrlich dann dauerte mich der Mensch. Zur seiner Belehrung und vielleicht auch Beruhigung, wollen wir ihm doch eins und das andere, wenn er noch Sinn für so was haben sollte, anmerken, und zu bedenken geben.

a) Woraus entspringt das Wolffische Prinzipium Iuris Naturalis: Perfice te statumque tuum &c.; das auch H. Wedekind auf der Universität zu Heidelberg, als das erste angibt, ohne daß es bisher jemanden eingefallen wäre, ihm deswegen einen Reizerprozeß anzuhängen, woraus, sage ich, entspringt dieses erste Grundgesetz: Vervollkommen dich w. und was folgt daraus?

b) Freylich, wenn man die Selbstliebe, ohne genauere Bestimmung, als das erste Grundgesetz angeben wollte; dann wäre die Norm zu schwankend; wenn man aber die wohlgeordnete, d. i. eine den gemeinschaftlichen Gesetzen unserer Vollkommenheit gemäße Selbstliebe, zum ersten Grundgesetz macht, ich will sagen, wenn man, wie H. Wichtel in seinen Sätzen durchaus gethan hat, lehret, wie der Mensch diesen einzigen Grundtrieb richten und ordnen müsse, wenn er wahrhaft glücklich seyn, das heißt, Gott gefallen wolte; dann hat weder Naturrecht, noch Offenbarung, noch irgend ein redlicher Bekannter derselben etwas zu fürchten;

Recht

Recht thun und edel seyn und gut

Ist mehr als Gold und Ehr;

Da hat man immer guten Muth;

Und Freuden um sich her;

Und man ist stolz und mit sich eins;

Scheut kein Geschöpf und fürchtet keins,

Glückselig ist ein Herz, das Eitelkeit verlacht;

Es kennt seinen Werth, ohn' ihn zu hoch zu schätzen;

Es weiß, was ihm gebricht, und sucht es zu ersezzen,

Gelassen bey dem Glück, im Unfall unverzagt;

Wo Hochmuth oder Gram die niedern Seelen plagt,

Ein rein Gewissen ist der beste Trost im Leiden.

Durch Tugend müssen wir des Lebens würdig werden;

Und, ohne Tugend, ist kein dauernd Glück auf Erden.

Rechtschaffenheit, Edelmuth, und Güte des Ver-  
zens, Tugend, die einzige Quelle wahrer, inniger, daus-  
ender Seelenruhe und Freudigkeit, mehr schätzen, als  
Gold und Ehr; Verachtung des Blendwerks, der Eitel-  
heit,

Leit, Selbstkünß, Demuth, Streben nach Vollkom  
menheit; Gelassenheit im Glücke, standhafter, unverzags  
ter Muth im Unglücke, Sorge für ein reines Gewissen,  
sind also — Gebote der Selbstliebe, Gebote der Reli  
gion.

Der wahren Ehre Grund ruht auf Vollkommenheiten,  
Herr seiner Meynung seyn, der Menschen Glück bereiten,  
Beleidigten verzeih'n, das ist ein wahrer Ruhm!

Wie beglückt ist der, auf dessen keine Schäze  
Nicht Fluch, noch Schande fällt, noch Vorwurf der  
Gesäze,

Der aus dem Ueberfluß, den er mit Recht besitzt,  
Der armen Bildge dekt, und ihre Häusser stützt,  
Und mit gewohnter Hand des Kummers Wunden heilet!

Die Lust an aller Wohl beseelet, was er thut,  
Es ist sein Eigenthum, ein allgemeines Gut.

Die armelige Welt ehre für das halten, was sie ist,  
und nur nach wahrer, auf Vollkommenheit gegründeter Eh  
re streben, Unbilden verzeihen, zeitliche Güter nur auf  
rechtmäßige Art erwerben, und mit dem Ueberfluße der  
rechte

Rechtmäßig erworbenen Güter den nothleibenden Bruder unterstützen — Gebote der Selbstliebe, Gebote der Religion.

Kiebst du gesunden Leib, so folg in Trank und Speise,  
Nicht blos der Sinne Reiz, nach dummer Thiers  
Weise:

**Ein mässiger Genuss ist der Natur Gebot.**

Mässigkeit, und Müchternheit — Gebote der  
Selbstliebe, Gebote der Religion,

Wie seelig ist die Zeit, darin man mit ihm ( mit Gott )  
spricht!

Es brennt des Peters Herz; die Erde reizt ihn nicht,  
Da er den Himmel sieht. Ein Strohm von Seeligkeiten  
Ergießt sich über ihn: und die Vollkommenheiten,  
Die der entzückte Geist, in Gott versenkt, entdelt,  
Gebären süße Lust, als jeder Weltmensch schmelt.

Anbetung Gottes — Gebot des Naturrechts, und der  
Offenbarung, Gebot — und Folge der Selbstliebe.

Sich,

Sieh, lieber Leser! diese Selbstliebe, die erhabene; eifrige, immerfort predigende Tugendlehrerin nennen diese — Menschen: juris naturæ & revelationis divinæ maximam partem eversiva! verschreyen sie als eine Quelle dieser und jener, ich weiß nicht was für, gräßlicher Folgen. Eh! ordne doch jeder Mensch in der Welt seine Selbstliebe nur zu seinem wahren Glücke, so ist die ganze Welt glücklich, kein Mensch unglücklich. — Doch, wie können wohl Leute, die ihre Religion nicht kennen, als aus dem Katechismus, den man ihnen in der Jugend ins Gedächtnis gebläuet, und aus einer mit Unfion von aller Gattung durchwürkten, scholastifirten Dogmatik, anders denken, urtheilen und schreiben? —

Es ist zeit, daß wir unsern Eberhardt wieder einmal sprechen lassen. — In den Anmerkungen zu dem 167. §. seiner Sittenlehre sagt er:

1) „ Wenn wir zur Selbstliebe verbunden sind, (§. 166.) und wenn diese die Quelle aller übrigen abs. geleiteten Verbindlichkeit ist; indem sie unmittelbar aus dem ersten sittlichen Grundsaze fließt; (§. 44. 45.) so kan man ohne Bedenken sagen: daß die Selbstliebe die Quelle der Sittlichkeit aller menschlichen Handlungen sey ...”

2) „ Die Bedenken getragen haben, dieses zu sagen, haben ohne Zweifel besorgt, daß man die Selbstliebe mit dem Eigennuze, oder der Selbstsucht vermengen, und

„ und nur eine einseitige Vollkommenheit, oder eine solche suchen möchte, die nur durch die besondern Gesetze der Vollkommenheit einiger Vermögen des Menschen bestimmt wird „.

3) „ Dieses geschieht am gewöhnlichsten, wenn wir uns a) gegen edlere Bewegungsgründe (§. 56. Anmerk. 2.) durch die weniger edlen bestimmen lassen, — b) insbesondere gegen die edlern Bewegungsgründe, zu den geselligen Pflichten. Da wir uns durch die geselligen Handlungen, als Mittel, vollkommener machen, (§. 45. Anmerk. I. 2. §. 46.) so müssen unsere Handlungen, wenn sie nicht blos besondern, sondern gemeinschaftlichen Gesetzen der Vollkommenheit gemäß seyn sollen, auch durch die Vollkommenheit anderer bestimmt werden „.

4) „ Die wohlgeordnete Selbstliebe ist also auch die Quelle der Verbindlichkeit zu geselligen Handlungen. Die Triebfeder dieser Handlungen ist das gesellige Vergnügen, (12) welches bey einem wohlwollenden Herzen so stark seyn kan, daß einige daher Gelegenheit genommen haben, diese Triebfedern eigennützig zu nennen u. s. w. — Jetzt wird unser theurer Mann bald merken, wir sehr er den guten Überhardt mishandelt habe, da er ihn aus grober Unwissenheit zu seiner Parthey zog. Nun wieder eingelenkt!

A. a. S., denn wenn die Selbstliebe die einzige  
„Richtschur unserer Handlungen ist; so haben alle Ge-  
„bote, die ihr zuwiderlaufen keine Verbindlichkeit, ja,  
„es wird Sünde seyn, so ein Gebot zu befolgen“.

Ganz richtig. Denn woher, ums Himmels willen! soll ein Gebot, das gegen die Selbstliebe strebt, seine Verbindlichkeit haben? Weiß denn H. Z. auch, was Verbindlichkeit ist? wie, und wodurch sie entstehe? — Zu dem ganzen Naturrechte, und in der ganzen Offenbarung ist aber auch kein Gebot, kein Wort, das mit der Selbstliebe streitet, sondern alles und jedes ist dahin gerichtet, die Selbstliebe wohl zu ordnen, sie zu unserm wahren dauernden, ewigen Glücke zu lenken. Wer nur drey Zeilen in dem Evangelium, oder in den Briefen der Apostel gelesen und verstanden hat, der muß diese ewige, unveränderbare Grundwahrheit mit Händen greifen. Ich werde in der Antwort auf die Zimmermannsche deutsche Abhandlung, dieses, daß nämlich der Grundsatz: Die Selbstliebe ist der einzige ursprüngliche Grundtrieb des Menschen, in dem ganzen Evangelium zum Grunde liege, ausführlich beweisen; wo ich denn auch alles andere, was ich hier in der Eil nur hinwerfen muß, genauer und richtiger bestimmen, und deutlicher aus einander wickeln werde.

„En quo ducat, alios sine prævio examine descri-  
 „bendi ( wir haben aber gesehen, daß der gute Mann  
 träumt, H. Wiehrl habe seine Sätze aus irgend einem  
 Buche ausgeschrieben ) „, cacoëthes, certe si unquam  
 „in doctrinis moralibus quam maxime verum est il-  
 „lud Poëtae: *stultus is ei merito, cui nova sola pla-*  
 „*cent.* Multa crisi opus est, usque dum pro vero a-  
 „liquid statuatur: sedulo prius dispiciendum, num ba-  
 „sis ipsa omnis doctrinæ moralis *revelatio* non vio-  
 „letur, labefactetur „, &c. Meynt man nicht, der  
 Mann habe Sich eine Satyre schreiben wollen?

„Der ( Wiehrlische ) Saz ist also falsch, in wel-  
 „chem Stunde man ihn auch nehmen mag, er ist falsch

a) „ aus den Grundsätzen des H. Seders, dessen Buch  
 „H. Wiehrl vorgelesen hat “. — Das hieße etwas,  
 wenn das Sedersche Lehrbuch ein Evangelium wäre.  
 Wenn es aber nur ein Lehrbuch ist und bleibt; und man  
 denn das, was wir oben hierüber gesagt haben, noch dazu  
 nimmt, so erkennt man leicht, was das für ein albernes  
 Geschwätz sey.

b) „ Aus der immerwährenden ( continua ) Erfah-  
 rung “. — O lieber Mann, führen Sie uns doch nur eine  
 solche Erfahrung an! Ich hoffe, in der versprochenen Ab-  
 handlung werden Sie uns diese Geneigtheit erzeigen.

c) „Wegen der sehr schlimmen Folgen“ — D. Nein! nichts zu fürchten; es sind nur Windmühlen. Vid. Don Quixot.

Wodurch also H. Z. den Wahrlichen Grundsatz bestreitet, oder bestritten zu haben glaubt, sind a) die Autorexität des H. Seders, b) Die Erfahrung, c) Die bösen Folgen; allein

ad a) H. Seder vertheidigt die Sympathie gar nicht als einen Mitgrundtrieb, sondern sagt nur, die Sache sei noch nicht ausgemacht genug. — Und wenn H. Seder das auch vertheidigte, was wäre es dann? — Ist denn H. Seder ein Drakel? ad b) Diese Erfahrung hat H. Z. noch nicht beygebracht: er bleibt sie also schuldig. ad c) Die verderblichen Folgen der Selbstsucht und des Eigennuzes hat freylich die Welt von jeher empfunden; aber die bösen Folgen, die aus dem Sager: Die Selbstliebe ist der einzige ursprüngliche Grundtrieb des Menschen, folgen sollen, sind bloße Zimmermannische Hirngespenster, Windmühlen. — Wenigstens hat H. Z. nicht eine solche Folge bewiesen. Folglich ist alles, was er bisher geschwägt hat, ein bloßes — Nichts; Gewäsch über eine Sache, die er nicht versteht. Nächliche Folge einer blinden Selbstsucht ist eben nichts als ein Haardattel.

## VI.

Wir sind also jetzt an dem andern Badenschen Satz: Aus vernünftigen Begriffen von Gott u. s. w. Wenn der erste Wahrliche Satz wahr ist, so folgt es von selbst, daß auch dieser zweyte, als unmittelbare Folge desselben, wahr seyn müsse. Wir wollen uns also in dem folgenden ganz kurz fassen.

„ Denn, sagt H. B. S. 103. daß dieser Satz grundsätzlich falsch sey, weiß auch der Tyro, der nur die ersten Gründe der Ontologie und Natürlichen Theologie innen hat.“.

Das wäre! — Aber solche rüstige Kraftyronen kan es doch wohl nur zu Heidelberg geben, auf — der — hoheu — Schule! — ha ha ha! Armer Wiehrl, mußt du dich denn gar von einem Schulknaben zurecht weisen lassen! — Wie diese Schulknaben das Ding machen? — Das will ich dir sagen, lieber Leser! Sie fabrizieren sich eine Definitionchen, sezen ein Atqui und Ergo dazu, und damit ist's fertig, und heißt: Q. E. D. Oder — sie verswerfzen alles, was mit ihren Schulbegriffen nicht übereinstimmt; jetzt, Atqui der Wahrliche Satz stimmt mit ihren Schulbegriffen nicht überein; Ergo nichts natürlicher, als daß er grundfalsch ist — O Sokrates! — Uebrigens

aber kennen wir ja die Leutchen, die so gerne zu ihren Thronen greifen.

Nun gibt H. Z. eine, in dem, wie er glaubt, gemeinen Menschenfinne gegründete Definition von Gott, ( welche ob sie gut oder nicht gut sey, thut hier nichts zur Sache ) und setzt hinzu: „ Diese Definition vorausgesetzt, sehe ich „ gar nicht, wie Ehrfurcht, Liebe und Anbetung Gottes die unmittelbarste Folgen der Selbstliebe s̄yn können “.

Wohl! das glauben wir dem theuern Mann gar herzlich gerne. Wer aber hat's denn je von ihm gefordert, daß er das sehen soll?

Nach einigen Schuldefinitionen von Ehrfurcht und Liebe heißt es S. 106. „ Quoniam cum Philosopho „ catholico mihi res est, so könnte ich mit der theologis „ schen Fakultät zu Heidelberg aus der damnata bajana „ 36ta als gewiß præsupponiren, daß auch die natürliche „ Liebe des Wohlwollens gegen Gott, aus den Kräften der „ Natur möglich sey, allein, da auch andere diese Blätts „ önen lesen werden, haud abs re futurum esse arbitror, „ si veritas hæc ex ipsis philosophiæ principiis eruta „ clariore in luce collocetur “.

„ Autoritatibus enim si pugnare mens esset, so hätte ich alle Katholiken auf meiner Seite, ja sogar einen „ Juden “.

Das heiße ich nun Grobmuth! — Doch um das Federsche Lehrbuch niemal, wie er weislich hinzusetzt, aus den Augen zu lassen, bringt er uns noch eine Stelle aus demselben, um auch die Falschheit des andern Wierhliischen Sazes aus dem Autore scholastico zu beweisen:

„Die Liebe zu Gott, sagt H. Feder, ist uneigennützig; „indem derjenige, der Gott rechtschaffen liebt, ohne „weitere Absicht ihn liebt, weil er ihn lieben muß, um „seiner Güte willen; kein Verdienst aus seiner Liebe sich „macht, noch vielweniger die Grade derselben abmisst, „nach dem Werthe der Güter, die er von Gott empfan- „gen zu haben glaubt, oder noch zu erhalten hoffet ..“

Die Liebe gegen einen Freund kan uneigennützig seyn. Folgt aber daraus, daß sie, weil sie uneigennützig ist, nicht aus der Selbstliebe entsprungen, nicht unmittelbare Folge derselben sey? Gewiß nicht! Es müßte denn nach der Heidelbergischen Schollogik so folgen. Und eben so wenig folgt aus dem Saze: Die rechtschaffene Liebe gegen Gott ist uneigennützig, daß sie nicht unmittelbare Folge der Selbstliebe sey.

Um dieses einzusehen, braucht es weiter nichts, als die Ausdrücke zu verstehen. Wenn es aber bey unserm Philosophen einerley ist: Sich ein Verdienst aus seiner Liebe gegen Gott machen; die Grade derselben nach dem Werthe der Güter abmessen; die man von Gott em-

pfangen zu haben glaubt, oder noch zu erhalten hoffet; und Gott lieben, weil man sich durch diese Liebe über alles glücklich fühlt, sich bestreben, Gott immer mehr und vollkommener zu lieben, um dadurch immer glücklicher zu werden, folglich um seiner Glückseligkeit willen; folglich aus Selbstliebe: — Wenn, sage ich, dieses bey H. Z. einerley ist, so ist's mir auch recht. Mir ist jede Liebe, die nicht aus der Selbstliebe entsprungen wäre, weiter nichts, als eine Chimäre und der Saz: Die Liebe zu Gott ist nicht Folge der Selbstliebe, gehört bey mir unter die damnandas.

Ist kommen wir endlich an den von H. Z. nicht verstandenen, ja nicht einmal gelesenen, so grob mißhandelten Eberhardt, — H. Eberhardt sagt §. 138. seiner Seitenlehre: „ Zu dem innern Dienste Gottes gehöret auch „ die zärtliche Liebe ( dilectio Dei ) zu Gott, oder das „ Bestreben, Gott aus Liebe allein zu gefallen „.

Hundert Dukaten stehen dem zum Preise, der mir aus diesen Worten des H. E. den Folgesaz heraus bringt: Ergo glaubt H. E. die Liebe zu Gott sey nicht unmittelbare Folge der Selbstliebe.

Eben das gilt auch von der Anmerk. I. zu dem a. §. die H. Z. zu Erhårtung der angeführten Stelle mit abgeschrieben. Die Anmerkung heißt: „ In einigen Sprachen,

„ als

„ also in der teutschen, wird das Wort lieben nur in der  
 „ eingeschränktern und edlern Bedeutung, für die Empfin-  
 „ dung der Vollkommenheit, in dem Gegenstande selbst,  
 „ gebraucht, und diese edlere Liebe äußert sich, wenn der  
 „ Gegenstand ein endliches Wesen ist, durch das Bestre-  
 „ ben, diese Vollkommenheit zu vermehren; und wenn er  
 „ das unendliche Wesen ist, durch das Bestreben, ihm zu  
 „ gefallen, also durch Beobachtung des Naturgeset-  
 „ zes, seinem Willen gemäß zu leben.“.

H. E. sagt also, die edlere Liebe zu Gott äußere sich  
 durch das Bestreben, ihm zu gefallen, also durch Beob-  
 achtung des Naturgesetzes, seinem Willen gemäß zu  
 leben; und H. B. glaubt, dieses sey soviel gesagt, als:  
 Diese edlere Liebe zu Gott sey nicht Folge der Selbst-  
 liebe.

Ist's denn möglich? — Professor Philosophiae publi-  
 cus & ordinarius, Doctor — und ein so ganz kopsloser  
 Idiot!!! O ja lieber Leser! Warum sollte denn das nicht  
 möglich seyn? Hab nur Gedult, und höre weiter, es  
 kommt noch besser. „ Sic viri, sagt H. B. ganz im Tri-  
 „ umphe mit Seder und Überhardt, Sic viri inter-  
 „ D. D. protestantium principes numerandi, Philosophi-  
 „ primi ordinis, Professores sentiunt, (Merke wohl Le-  
 „ ser, Professores sentiunt) & hos thesista Professor nesciverit?  
 „ non legerit? repeto has quæstiones studio, concipe-

„ re enim nullatenus possum, queis inductus rationibus “ &c.

Es ist zwar ein wenig grausam, dem theuern Mann seine Freude so ganz zu verderben, allein das magis amica veritas muß doch auch noch etwas gelien, wenn sich schon so mancher Schurk dahinter versteckt. Also frisch weg. Wer Eberhardts Sittenlehre nur flüchtig durchgelesen, der wird gefunden haben, daß, nach diesem Philosophen, 1) die Selbstliebe die Quelle aller Verbindlichkeit des Menschen sey; daß 2) das Bestreben, Gott zu gefallen, oder seinem Willen gemäß zu leben, nichts anders sey, als das Bestreben, sich und seinen Zustand vollkommener zu machen, das heißt, seine wahre Glückseligkeit zu beförtern: denn das ist der Wille Gottes, daß wir glücklich seyn sollen; und daß folglich 3) auch das Bestreben, Gott zu gefallen, gerade zu aus der Selbstliebe entspringe. Denn solange die Welt steht, hat sich noch keiner bestrebt, Gott zu gefallen, als — weil er darin seine Glückseligkeit suchte und fand, folglich aus Selbstliebe. Daß folglich 4) H. Zimmermann den Eberhardt entweder gar nicht gelesen, oder nicht verstanden habe. Er? — als Professor? philosophiae Doctor? — Er? — der grossprechende Rezermachir? — Ja, Publikum, so ist's: glaube aber nicht mir, sondern lies den Eberhardt selbst; nur den §. den §. 3. gegen §. Wiehrl zum Beweise anführt,

Führt, und urtheile dann! — Doch weil mancher, der diese Blätter liest, ihn nicht bey der Hand haben wird, so will ich zur Bestätigung meiner Aussagen nur ein paar Worte aus besagtem S. hervorheben,

In der Anmerk. 2. zu dem a. S. sagt H. Eberhardt:

„Die göttliche Liebe ( amor Dei activus ) entsteht aus „ der Empfindung der Wohlthätigkeit Gottes. Wenn „ wir aus den Wohlthaten Gottes erkennen, daß er gut „ ist, und diese Erkenntniß ein Bewegungsgrund „ der Liebe wird: so ist darum diese Liebe nicht „ eigennüsig. Denn es ist wider die Natur „ eines Geistes, einen Gegenstand ohne diesen Bewegungsgrund zu lieben“. So lehrt H. E. ebendas, was der Wiehrlische Satz sagt, mit ausdrücklichen Worten, in eben dem S. aus dem H. Z. uns weis machen wolte, die Lehre dieses Weisen sey: Liebe zu Gott sey dem Menschen aus den Kräften der Natur möglich, ohne Rücksicht, oder Erkenntniß der Güte Gottes gegen uns. Oder klarer: Man könne Gott lieben, ohne durch die Wohlthätigkeit desselben, (Güte gegen uns, bonitatem Dei respectivam ), dazu bewegt zu werden, O Zimmermann! Unglücklicher Korsar!! —

Sieh! Leser, das ist der Mann, der vor kurzem noch in seiner Schulmonarchenrüstung da stand, und in die Welt tief:

rief: Sic viri inter DD. protestantium principes numerandi, *Professores* sentiunt! & hos thesista Professor nesciverit? non legerit? Das ist der Mann, der S. 104. dem guten Wichtel den Beweis gab: En quo ducat, alios sine prævio examine describendi cacoëthes! — Der Mann, der S. 105. uns mit seinen Thronen zurecht weisen will! Der . . . Der . . . Der . . . Der . . . in pelle Stattler!

O du armes Dintenfaß,  
Bleib zu Hause und lerne was!

„Rationem scilicet, dum ego consulo, aliter omnino ratiocinandum esse deprehendo“.

Jetzt folgt der philosophische Beweis, daß die Liebe des Wohlwollens (amor benevolentiae) gegen Gott auch aus den Kräften der Natur möglich sey. Der Beweis ist sieben Seiten lang, geht aber dich, lieber Leser, und mich gar nicht an. — Doch, um deine Neugierde zu befriedigen, kan ich dir wohl mit ein paar Wörtern sagen, was es dann eigentlich ist, oder seyn soll. Es ist — es ist ein s:hr — sehr gelehrtes, ganz schulgerechtes, auf ganz allerliebste Definitionen, ausschüttigten Schunkeln, meistens aber aus Stattlers Ethica christiana sehr kunstmäßig, in optima forma zusammen gestückeltes Schlüßwerk. — Nu Gott behü! a wahres Masterwerkchen! würde mein Israelitischer Nachbar ganz entzückt aufrufen.

Was

Was herauskommt? — Was herauskommen soll, das hast du oben schon gehört, und daß es auch wahrlich herauskomme, das kanst du leicht denken. Denn was sollte ein philosophiae Doctor nicht herausbringen, wenn er anfängt zu demonstrieren? Wie aber das Ding herauskomme, das will ich dir sagen.

Die Liebe des Wohlwollens definiert H. 3. S. 109. mit dem Stättler so: est adfectus jucundus de bono accidentaliter alterius, cognito ut tali (wegen des zufälligen Guten eines andern, welches man als solches erkennet). Und nachdem er auf den folgenden Seiten noch allerhand schöne Sachen demonstriert hat, sagt er S. 112., „Da es aber in Gott kein zufälliges Gut gibt, so muß man sich um ihn mit der Liebe des Wohlwollens lieben zu können, durch eine Erdichtung, ein zufälliges Gut in ihm denken.“ Nun folgen wieder viele sehr scharfsinnige, und ziemlich richtig ausgeschriebene Definitionen von *caritas*, *intentio*, &c. und dann heißt es S. 114. am Ende: „Ergo ist die reine Liebe des Wohlwollens gegen Gott ganz möglich, und zwar aus den Kräften der Natur“. Sieh, so kommt's heraus! — jo triumphet!

Uebrigens muß ich hier doch, um aller Zweydentigkeitkeit auf möglichste vorzubeugen, noch erinnern, daß ich

da H. Z. vor dem Anfange seiner Demonstration sagt: „Wenn ich die Vernunft zu Rathe ziehe u. s. w.“ dieses nur von seiner Doktorsvernunft zu verstehen sey; daß, wenn 2) ungeachtet der ganzen Stärke des Zimmermannischen Krafbeweises, H. Wierhrl, oder seiner Vertheidiger einer, doch noch einwenden, und fragen solten: Ob denn nicht eben diese posierliche Erdichtung, und das Bestreben, durch diese Erdichtung eines zufälligen Gutes in Gott, ihn mit der Liebe des Wohlwollens lieben zu könnten, nicht aus der Selbstliebe entspringe? oder nur möglich sey, ohne aus der Selbstliebe zu entspringen? daß, sage ich, wenn einer so was fragen, und vielleicht noch gar oben drein von H. Z. verlangen sollte, dieses zu beweisen, H. Z. sehr weislich handle, wenn er ihn gar nicht anhdret, sondern so einen impertinenten Menschen, wie sich's dann de jure gebührt, als einen pertinacem behandelt, und seiner Verstölung überläßt; daß 3) wenn einer, wie mir neulich ein gewisser vermeyntlicher Sokratiker kam, so unverschämt seyn sollte, zu sagen, der ganze Beweis sey weiter nichts, als ein großmächtiges operosum Stattlerianum sophisma; H. Z. ihm ganz herhaft antworten könne: Wenn das wahr wäre, dann wäre meine ganze Philosophie ein Sophisma, sed consequens est falsissimum; ergo & antecedens; daß 4) wenn einer oder der andere von den delikaten Vernunftpatronen diese Erdichtung eines zufälligen Gutes in Gott lächerlich

lich und abgeschmackt finden solte, h. z. ihm gerade zu unter die Nase sagen kône: a) Er mûsse den Statller nicht gelesen haben, b) mûsse nicht wissen, daß es Pflicht sey, seinem Autor getreu zu bleiben, kône es aber aus dem lernen, was Er gegen h. Wiehrl über diesen Punkt geschrieben habe, c) diese Erdichtung sey durchaus nôthig, und wer das Gegentheil behauptet, verstehe es nicht. Denn ( kônte er zum Ueberflûß hinzusezen ) es ist durchaus nothwendig, daß man die Môglichkeit der Liebe des Wohlwollens gegen Gott demonstre, weil das Gegentheil unkatholisch sey; atqui man kan diese Môglichkeit ohne Beyhûlfse dieser Erdichtung nicht demonstrieren; ergo ist sie durchaus nothwendig; subsumo: atqui was nothwendig ist, ist nicht lächerlich; ergo. daß 5) endlich aus diesem Timmers männischen Capitalbeweise es ganz evident werde, daß die Lehre des Joh. August Eberhardts: Alle Liebe zu Gott entstehe aus der Empfindung der Wohlthätigkeit Gottes, und es sey wider die Natur eines Geistes, einen Gegenstand ohne diesen Bewegungsgrund zu lieben, grundfalsch sey. Und so lassen sich noch hundert schône Corollaria fabriziren, die ich der christkatholischen Philosophie eines jeden Lesers überlasse.

---

## VII.

---

Wir wären also nun endlich, und des bin ich in der That recht herzlich froh, mit der Musterung des Timmermannischen Unstums zu Ende. Es ist demnach weiter nichts übrig, als dir, lieber Leser, die pathetische Ermahnungsrede, die H. S. zum Beschlusse seinem Gegner, in Betreff seiner Irrlehre predigt, herzusezen. Ich thue dieses deswegen, weil sie nicht nur für den irrglaublichen Wicht lehrreich ist, sondern auch für jede noch gutgesinnte katholische Seele erbaulich seyn kan. Doch werde ich, wo ich's zum richtigeren Verstande des Sinnes hin und wieder nöthig finden werde, einiges von dem meinigen per modum parenthesis einschieben.

„En igitur, Professor Philosophie, so hättest auch du philosophiren müssen, dum theos tuas conscriberes, und du hättest ja auch ohne alle Beschweruß so philosophiren können. (Denn was ist leichter, als diese meine Art? Nur den Stättler bey die Hand gelegt, gesunde und gelenke Finger, Dummheit im Hirn, Unverschämtheit auf der Stirne, und das Ding geht uns vergleichlich, und man bleibt doch gut katholisch dabey.)

„Wenn du nur lieber katholische Schriftsteller hättest bey der Hand haben wollen, als andere“. (Nämlich

lich wie Ich es mache, wenn ich eine Dissertation schreiben will, woran ich denn, ohne Ruhm zu melden — denn Ruhmsucht ist nun einmal mein Fehler gar nicht — ganz außerordentlich fruchtbare bin. Sieh, Ich will dir — Clericus Clerico — aus meiner Methode gar kein Geheimniß machen. Ich mache das Ding so: wenn mich mein Schreibschuß anwandelt, so gehe Ich ohne weitere Umstände, gerade zu her, schlage den Stattler auf, und noch ein paar andere katholische Scharteken, suche im Index die Materien, die mir in meinen Kram dienen, schreibe dann bald aus diesem, bald aus jenem einen Lappen, kümmere mich dabey wenig um Ordnung, Zusammenhang, Richtigkeit, Bestimmtheit, Zweckmäßigkeit u. s. w. und wenn ich dann von dem zusammengestückelten Flickwerk so viel Blätter voll habe, als ich wünsche, dann nenne ich's Dissertation, setze meinen Namen mit meinen Titeln dazu, und lasse es drucken, und bleibe dabey, quod caput rei est, ein ehrlicher Katholik.

„Immo si DD. protestantium primi subsellii philosophos, eorumque rationes inspicere ac ponderare altius maluisses“ (wie ich oben bey dem Eberhardt gethan habe; wiewohl ich übrigens gestehen muß, daß das rationes inspicere, und besonders das altius ponderare meine Sache gar nicht ist. Es hält zu lang auf,

auf, und gibt nicht viel aufs Papier; und eben darum  
gesäfft mir auch vorzüglich meine vorhin angezeigte Me-  
thode um vieles besser ) „conclusisses, non omnia ho-  
„, minis officia ex depraedata philantia deduci“ ( denn  
alle die orthodoxen Leute, die in ihrem Leben noch kei-  
ne Sekunde auf das gefährliche, ganz unkatholische Stu-  
dium des menschlichen Herzens verwendet haben, und  
folglich wegen des Rezessinnes ganz unverdächtig sind,  
schliessen auch so; *concludunt etiam sic* ) „statuisses po-  
„, tius pro stimulo & motivo primitivo omnium ad-  
„, petitionum & aversationum humanarum amorem com-  
„, placentiae de bono absoluto, habente rationem finis  
„, ultimi &c. ( denn so hat's Stattler mit klaren Wör-  
ten, aus dem ich's, wie alle meine übrige Schmieres-  
reyen ganz sorgfältig abgeschrieben habe, nur mit eini-  
ger Veränderung des Lateinischen. Und wenn man sich  
etual so ganz an den Stattler hält, so fällt auch die  
Frage weg: Ob denn der amor complacentiae nicht  
aus der Selbstliebe entspringe? und dergleichen.) „Sie  
„, vidisses, observasses, statuisses, adsumpssisses philoso-  
„, phice, catholice: Sic vigilantissimo tuo Antistiti, Re-  
„, verendissimo ac Celsissimo Principi ac Episcopo Spi-  
„, rensi eam, quam in Ordinatione tua pollicitus es,  
„, obedientiam sincerius praestitisses: Sic Ecclesiae Ro-  
„, mano Catholicæ, ac speciatim S. S. oecumenici Con-  
„, cilii Tridentini decretis fidelius inhæsisses“. ( Ich  
lege

lege meine Hand auf den Mund, und schweige vor  
Gottes Gesalbten. )

„ Sic sacrarum & aliarum celeberrimarum Universitatum, Facultatum Doctoribus, rerum aliquoquin bene multarum negotio detentis, non adiecisses novum.  
„ Quæ ut præstes in posterum, id unice in votis habeo, & Clericum Clericus rogo.

Aber — könnte H. Wiehrl hier einwenden, wenn's ihm der Mühe werth schiene, gegen einen so elenden Schwärmer, als du, mein lieber Zimmermann bist, etwas einzuwenden. — Der Erlauchte Stadthalter zu Erfurt ist doch auch ein guter Katholik, wenigstens hat ihm dieses bisher noch niemand streitig gemacht, und doch trägt er kein Bedenken, den Wiehrlischen Lehrsatz, als eine ganz ausgemachte Sache vorauszusezen. Denn in seinen Betracht. über das *Universum* S. 127. 2. Aufl. sagt er's gerade heraus: Die Begierde glückselig zu seyn (Selbstliebe) ist ja die einzige Triebfeder aller menschlichen Handlungen. Zimmermann !!!

*Ohe! jam satis est.*

1. The first step in the process of creating a new product is to identify the needs and wants of the target market.

<sup>1</sup> See also the discussion of the relationship between the two in the introduction to this volume.

✓ 100% *Acacia* - 100% *Acacia* - 100% *Acacia*

It is also important to note that the results of the study were not statistically significant.

10. The following table gives the number of cases of smallpox reported in each State during the year 1802.

6. The following table gives the number of hours worked by each of the 100 workers.

10. The following table gives the number of hours worked by each of the 1000 workers.

1. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*

10. The following table gives the number of cases of smallpox reported in each State during the year 1802.

2010-11-26

...and the other day I was in the city







19. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*

...and the other side of the hill, the valley of the Jordan, where Jesus was baptized.

For the first time in history, we have the ability to end poverty.

19. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*

19. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*

10. The following table gives the number of hours worked by each of the 1000 workers.

10. The following table gives the number of hours worked by each of the 100 workers.

10. The following table gives the number of hours worked by each of the 1000 workers.

10. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*

2012-13  
Year 3

Consequently, the first step in the development of the oil

1. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*



